
 

            IQRA: Jurnal Pendidikan, Sains, dan Humaniora, Vol 4 No 2 (2025) 

 

 1 eISSN: 2828-0555 

   
 

 

DINAMIKA INTERAKSI BUDAYA LOKAL DAN NILAI KEISLAMAN DALAM 

TRADISI SISIDE PUASA DI DESA TOLOFUO, HALMAHERA BARAT 

 

Suhardi Muhammad, Astriyani A Papuangan 

InstitutAgama Islam As-Siddiq Kie Raha Maluku Utara 

Email: suhardimuhammad82@gmail.com, astriyanipapuangan@gmail.com 

 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan menganalisis dinamika interaksi antara budaya lokal dan nilai-nilai 

keislaman dalam tradisi Siside Puasa di Desa Tolofuo, Halmahera Barat. Kajian menggunakan 

pendekatan kualitatif deskriptif-analitis melalui teknik observasi partisipatif, wawancara 

mendalam, dan dokumentasi terhadap tokoh agama, tokoh adat, serta masyarakat setempat. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa Siside Puasa merupakan praktik budaya-religius yang 

merepresentasikan proses integrasi simbolik antara kearifan lokal dan prinsip spiritual Islam, 

seperti penyucian diri, solidaritas sosial, serta penguatan ukhuwah. Tradisi ini juga berfungsi 

sebagai medium kohesi sosial dan pembentuk identitas kolektif masyarakat. Di tengah arus 

modernitas, pendidikan keagamaan formal, dan wacana purifikasi ajaran, keberlangsungan 

tradisi dipertahankan melalui negosiasi makna yang adaptif tanpa meninggalkan nilai normatif 

Islam. Temuan ini menegaskan bahwa hubungan antara agama dan budaya bersifat dialogis serta 

kontekstual, sekaligus memperkaya khazanah studi Islam lokal di Indonesia. Oleh karena itu, 

pelestarian tradisi yang selaras dengan nilai etis-keislaman memiliki signifikansi dalam 

penguatan moderasi beragama dan keberlanjutan kearifan budaya masyarakat Muslim lokal. 

Kata Kunci: budaya lokal, tradisi Ramadan, Siside Puasa.. 

 

1. Latar Belakang 

Interaksi antara budaya lokal dan nilai-nilai keagamaan merupakan fenomena sosial yang 

senantiasa hadir dalam kehidupan masyarakat yang memiliki keragaman sejarah, tradisi, dan 

sistem kepercayaan. Dalam konteks masyarakat Muslim di wilayah kepulauan Indonesia, proses 

perjumpaan antara ajaran Islam yang bersifat normatif dengan praktik budaya lokal sering kali 

melahirkan bentuk-bentuk tradisi yang khas, adaptif, dan sarat makna simbolik.(Purwoyuliyanto, 

2025) Tradisi tersebut tidak hanya mencerminkan keberlanjutan warisan leluhur, tetapi juga 

menunjukkan dinamika penafsiran masyarakat terhadap nilai-nilai keislaman dalam kehidupan 

sehari-hari. Oleh karena itu, kajian mengenai hubungan timbal balik antara budaya lokal dan 

nilai keagamaan menjadi penting untuk memahami proses sosial, kultural, dan religius yang 

berlangsung dalam suatu komunitas.(Dendi, 2023) 

Salah satu bentuk ekspresi budaya religius masyarakat dapat ditemukan dalam tradisi Siside 

Puasa yang dilaksanakan oleh masyarakat di Desa Tolofuo, Halmahera Barat. Tradisi ini 

merupakan praktik sosial-keagamaan yang berkaitan dengan momentum ibadah puasa, sekaligus 



 

            IQRA: Jurnal Pendidikan, Sains, dan Humaniora, Vol 4 No 2 (2025) 

 

 2 eISSN: 2828-0555 

   
 

 

memuat unsur-unsur budaya lokal yang diwariskan secara turun-temurun. Keberadaan tradisi 

Siside Puasa menunjukkan bahwa praktik keberagamaan masyarakat tidak berlangsung secara 

homogen, melainkan dipengaruhi oleh konteks sejarah, struktur sosial, serta sistem nilai lokal 

yang hidup di tengah masyarakat. Dalam hal ini, Islam tidak hadir sebagai entitas yang 

meniadakan budaya, tetapi berinteraksi, bernegosiasi, dan beradaptasi dengan tradisi yang telah 

ada sebelumnya. 

Namun demikian, dinamika interaksi antara budaya lokal dan nilai keislaman tidak selalu 

berlangsung tanpa ketegangan. Di satu sisi, terdapat upaya sebagian kelompok masyarakat untuk 

mempertahankan tradisi sebagai identitas kultural yang memiliki nilai historis dan sosial 

(Istiqomah & Soehadha, 2023). Di sisi lain, muncul pula pandangan normatif-keagamaan yang 

menilai bahwa praktik tertentu perlu disesuaikan dengan ajaran Islam yang dianggap lebih 

murni. Ketegangan ini berpotensi melahirkan proses dialektika sosial berupa penerimaan, 

penolakan, maupun transformasi terhadap bentuk-bentuk tradisi yang ada. Dengan demikian, 

tradisi Siside Puasa dapat dipahami sebagai ruang pertemuan antara kontinuitas budaya dan 

otoritas keagamaan yang terus mengalami perubahan. 

Selain itu, perubahan sosial yang dipicu oleh modernisasi, mobilitas penduduk, perkembangan 

pendidikan, serta arus informasi global turut memengaruhi cara masyarakat memaknai tradisi 

dan agama. Generasi muda, misalnya, mungkin memiliki perspektif yang berbeda dibandingkan 

generasi sebelumnya dalam melihat relevansi tradisi Siside Puasa. Perbedaan cara pandang 

tersebut dapat berdampak pada keberlangsungan tradisi, baik dalam bentuk pelestarian, 

modifikasi, maupun bahkan pengabaian. Oleh karena itu, penting untuk menelaah bagaimana 

masyarakat menegosiasikan identitas kultural dan religius mereka di tengah perubahan sosial 

yang terus berlangsung. 

Kajian akademik mengenai dinamika interaksi budaya lokal dan nilai keislaman dalam tradisi 

Siside Puasa menjadi relevan karena beberapa alasan. Pertama, penelitian ini dapat memberikan 

kontribusi teoretis dalam pengembangan studi antropologi agama dan sosiologi budaya, 

khususnya terkait proses akulturasi, sinkretisme, dan negosiasi makna dalam masyarakat Muslim 

lokal. Kedua, penelitian ini memiliki nilai praktis dalam upaya pelestarian budaya yang selaras 

dengan prinsip-prinsip keagamaan, sehingga tradisi tidak dipandang sebagai sesuatu yang 

bertentangan dengan agama, melainkan sebagai bagian dari ekspresi religius yang kontekstual. 

Ketiga, penelitian ini dapat memperkaya khazanah pengetahuan mengenai keragaman praktik 

Islam di Indonesia, yang selama ini dikenal memiliki karakter moderat dan adaptif terhadap 

budaya lokal. 

Berdasarkan uraian tersebut, dapat dipahami bahwa tradisi Siside Puasa bukan sekadar praktik 

seremonial, tetapi merupakan representasi dari proses sosial yang kompleks antara budaya lokal 

dan nilai-nilai keislaman. Dinamika yang terjadi di dalamnya mencerminkan bagaimana 

masyarakat membangun harmoni antara warisan tradisi dan tuntutan religiusitas dalam 

kehidupan kolektif mereka. Oleh karena itu, diperlukan penelitian yang mendalam untuk 



 

            IQRA: Jurnal Pendidikan, Sains, dan Humaniora, Vol 4 No 2 (2025) 

 

 3 eISSN: 2828-0555 

   
 

 

mengkaji bentuk interaksi, pola negosiasi makna, serta faktor-faktor yang memengaruhi 

keberlangsungan tradisi tersebut di Desa Tolofuo, Halmahera Barat. 

Penelitian ini diharapkan mampu memberikan pemahaman komprehensif mengenai bagaimana 

masyarakat memaknai tradisi Siside Puasa dalam kerangka hubungan antara budaya dan agama, 

sekaligus menjelaskan perubahan-perubahan yang terjadi di tengah dinamika sosial kontemporer. 

Dengan demikian, hasil penelitian ini tidak hanya berkontribusi pada pengembangan ilmu 

pengetahuan, tetapi juga memiliki relevansi sosial-budaya dalam menjaga keseimbangan antara 

pelestarian tradisi lokal dan penguatan nilai-nilai keislaman dalam kehidupan masyarakat. 

2. Kajian Teoretis 

1. Konsep Dasar Interaksi Budaya Lokal dan Nilai Keislaman 

Dalam perspektif ilmu sosial dan keislaman, agama tidak hadir dalam ruang hampa, melainkan 

selalu berinteraksi dengan konteks sosial-budaya masyarakat tempat ia berkembang. Islam 

sebagai sistem nilai normatif sekaligus realitas sosial mengalami proses dialektika dengan tradisi 

lokal melalui berbagai mekanisme seperti akulturasi, asimilasi, integrasi, hingga konflik. Proses 

tersebut menunjukkan bahwa hubungan antara Islam dan budaya lokal bersifat dinamis serta 

kontekstual, bergantung pada struktur sosial, sejarah, dan pola komunikasi masyarakat setempat 

(Supriadin & Pababari, 2024).  

Di Indonesia, perjumpaan Islam dengan budaya lokal berlangsung secara gradual dan adaptif. 

Islam tidak datang sebagai kekuatan hegemonik yang meniadakan tradisi, melainkan berintegrasi 

secara harmonis melalui dialog kreatif dengan praktik sosial yang telah ada. Integrasi tersebut 

melibatkan peran perdagangan, seni, ritual, serta struktur kekuasaan lokal sehingga 

menghasilkan identitas Islam yang moderat dan toleran.  

Proses integrasi ini memperlihatkan bahwa agama dan budaya bukan dua entitas yang saling 

menegasikan, tetapi saling memengaruhi secara timbal balik. Nilai-nilai Islam dapat meresapi 

tradisi lokal tanpa menghapus karakter budaya, sementara budaya lokal mengalami transformasi 

makna agar selaras dengan prinsip tauhid dan etika Islam. Dengan demikian, kajian tentang 

tradisi Siside Puasa perlu ditempatkan dalam kerangka interaksi dialektis agama dan budaya, 

bukan dalam oposisi biner antara “Islam murni” dan “adat”. 

2. Teori Akulturasi Budaya dalam Studi Islam Nusantara 

Akulturasi merupakan konsep kunci dalam memahami hubungan antara Islam dan budaya lokal. 

Secara umum, akulturasi dipahami sebagai proses pertemuan dua kebudayaan yang 

menghasilkan bentuk baru tanpa menghilangkan unsur pokok masing-masing (Mahusfah et al., 

2020). Dalam konteks Indonesia, akulturasi Islam melahirkan ekspresi budaya yang khas dalam 

seni, bahasa, arsitektur, maupun ritual keagamaan.  

(Kurdi, 2019) Pendekatan inklusif ini memungkinkan terbentuknya tradisi-tradisi Islam lokal 

yang tetap mempertahankan identitas budaya setempat. Dalam banyak komunitas Nusantara, 

akulturasi menghasilkan sinkretisme simbolik yakni perubahan makna ritual lama menjadi 

bernuansa religius Islam. Misalnya, tradisi yang awalnya animistik dapat ditafsirkan ulang 

sebagai bentuk sedekah, doa, atau ungkapan syukur kepada Tuhan. Transformasi makna tersebut 



 

            IQRA: Jurnal Pendidikan, Sains, dan Humaniora, Vol 4 No 2 (2025) 

 

 4 eISSN: 2828-0555 

   
 

 

menunjukkan bahwa perubahan budaya tidak selalu bersifat destruktif, melainkan dapat menjadi 

media internalisasi nilai keislaman. Oleh karena itu, tradisi Siside Puasa dapat dianalisis sebagai 

bentuk akulturasi di mana praktik budaya lokal mengalami reinterpretasi religius dalam kerangka 

spiritualitas Islam. 

3. Perspektif Interaksionisme Simbolik dalam Ritual Keagamaan 

Selain teori akulturasi, interaksionisme simbolik penting untuk menjelaskan bagaimana 

masyarakat memberi makna pada praktik tradisi. Pendekatan ini menekankan bahwa realitas 

sosial dibentuk melalui kesepakatan makna simbolik yang diproduksi dalam interaksi sehari-

hari.(Carter & Fuller, 2016) 

Dalam konteks hubungan Islam dan budaya lokal, simbol-simbol ritual seperti doa, makanan, 

waktu pelaksanaan, atau peran tokoh adat menjadi medium komunikasi nilai religius. Makna 

tersebut tidak bersifat statis, melainkan dinegosiasikan secara terus-menerus oleh komunitas. 

Penelitian tentang masyarakat Sasak di Bayan menunjukkan bahwa akulturasi Islam dan budaya 

lokal dipahami melalui simbol yang disepakati bersama serta dipraktikkan dalam kehidupan 

sosial. Dengan kerangka ini, tradisi Siside Puasa dapat dipahami sebagai arena produksi makna 

kolektif yang menghubungkan identitas budaya dengan spiritualitas Islam. 

4. Relasi Islam dan Adat dalam Struktur Sosial Lokal 

Dalam banyak masyarakat Indonesia, hubungan antara adat dan Islam bersifat komplementer. 

Pada masyarakat Bugis misalnya, adat (adeq) dan syariat (saraq) ditempatkan dalam satu sistem 

norma sosial (panggaderreng), menunjukkan integrasi antara hukum budaya dan hukum agama. 

(Fikri et al., 2018) 

Fenomena serupa juga tampak di wilayah Maluku, di mana Islam berkembang berdampingan 

dengan nilai budaya lokal dan membentuk sistem kehidupan sosial yang khas. Interaksi tersebut 

menunjukkan bahwa identitas keislaman masyarakat kepulauan tidak dapat dipisahkan dari 

konteks budaya regionalnya. Kerangka ini relevan untuk memahami masyarakat Halmahera 

Barat, di mana tradisi lokal kemungkinan tidak diposisikan sebagai lawan agama, melainkan 

sebagai bagian dari ekspresi religius komunitas. 

5. Dinamika Negosiasi Makna antara Tradisi dan Ortodoksi 

Meskipun integrasi budaya dan Islam sering menghasilkan harmoni, proses tersebut juga 

mengandung potensi ketegangan terutama ketika terjadi perbedaan tafsir mengenai kemurnian 

ajaran agama. Interaksi Islam dan budaya dapat melahirkan berbagai kemungkinan: akulturasi, 

asimilasi, konflik, atau integrasi, tergantung pada cara masyarakat menafsirkan praktik ritual.  

Dalam konteks ini, tradisi keagamaan lokal sering menjadi ruang negosiasi antara: Otoritas 

religius normatif (ulama, teks agama) dan Otoritas budaya komunal (tokoh adat, tradisi turun-

temurun) Negosiasi tersebut menentukan apakah suatu tradisi dipertahankan, dimodifikasi, atau 

ditinggalkan. 

6. Islamisasi Kultural dan Pembentukan Identitas Religius Lokal 



 

            IQRA: Jurnal Pendidikan, Sains, dan Humaniora, Vol 4 No 2 (2025) 

 

 5 eISSN: 2828-0555 

   
 

 

Islamisasi di Nusantara tidak hanya bersifat teologis, tetapi juga kultural. Proses ini 

menghasilkan bentuk keberagamaan yang plural, inklusif, dan kontekstual. Islam berkembang 

dengan mengakomodasi tradisi lokal sehingga membentuk identitas religius yang khas di setiap 

daerah.(Muzayanah, 2021) Di Jawa, misalnya, pertemuan Islam dan budaya melahirkan sistem 

kepercayaan sinkretik seperti Kejawen, yang menunjukkan koeksistensi ajaran agama dan ritual 

tradisional. Fenomena ini menegaskan bahwa lokalisasi Islam merupakan proses historis yang 

wajar, bukan penyimpangan, selama nilai dasar tauhid tetap terjaga. 

7. Relevansi Teoretis bagi Studi Tradisi Siside Puasa 

Berdasarkan kerangka teori di atas, kajian tentang Siside Puasa dapat diposisikan dalam 

beberapa perspektif: 

a. Akulturasi religius-kultural 

Tradisi dipahami sebagai hasil integrasi nilai Islam dan budaya lokal. 

b. Interaksionisme simbolik 

Ritual menjadi media produksi makna spiritual kolektif. 

c. Relasi adat–syariat 

Tradisi merupakan bagian dari sistem norma sosial masyarakat. 

d. Negosiasi ortodoksi 

Praktik budaya mengalami reinterpretasi agar selaras dengan ajaran Islam. 

Pendekatan multidisipliner ini memungkinkan analisis yang lebih komprehensif terhadap 

dinamika tradisi Siside Puasa di Desa Tolofuo. 

3. Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian etnografi-deskriptif, 

yang bertujuan untuk memahami secara mendalam dinamika interaksi antara budaya lokal dan 

nilai keislaman dalam tradisi Siside Puasa di Desa Tolofuo, Halmahera Barat. Pendekatan 

kualitatif dipilih karena mampu menggali makna, simbol, serta praktik sosial-keagamaan yang 

hidup dalam kesadaran kolektif masyarakat secara kontekstual dan holistik. Sementara itu, corak 

etnografis digunakan untuk menelusuri praktik budaya sebagai bagian dari pengalaman 

keseharian masyarakat yang diwariskan secara turun-temurun.(MOHAJAN, 2018) 

Lokasi penelitian ditetapkan secara purposif di Desa Tolofuo dengan pertimbangan bahwa 

wilayah tersebut merupakan ruang sosial tempat tradisi Siside Puasa masih dipraktikkan secara 

aktif. Subjek penelitian meliputi tokoh adat, tokoh agama, pemerintah desa, serta masyarakat 

yang terlibat langsung dalam pelaksanaan tradisi. Penentuan informan dilakukan melalui teknik 

purposive sampling yang kemudian dikembangkan dengan snowball sampling guna memperoleh 

data yang lebih luas dan mendalam.(MOHAJAN, 2018) 

Pengumpulan data dilakukan melalui tiga teknik utama, yaitu observasi partisipatif, wawancara 

mendalam, dan dokumentasi. Observasi partisipatif memungkinkan peneliti mengamati secara 



 

            IQRA: Jurnal Pendidikan, Sains, dan Humaniora, Vol 4 No 2 (2025) 

 

 6 eISSN: 2828-0555 

   
 

 

langsung proses pelaksanaan tradisi, interaksi sosial antarwarga, serta simbol-simbol religius 

yang muncul dalam ritual. Wawancara mendalam digunakan untuk menggali pandangan, 

pengalaman, dan penafsiran informan terhadap makna tradisi serta hubungannya dengan nilai-

nilai keislaman. Adapun dokumentasi meliputi pengumpulan foto, catatan sejarah lokal, arsip 

desa, serta sumber tertulis lain yang relevan dengan fokus penelitian. 

Analisis data dilakukan secara interaktif melalui tahapan reduksi data, penyajian data, dan 

penarikan kesimpulan. Reduksi data dilakukan dengan menyeleksi informasi penting yang 

berkaitan dengan interaksi budaya dan nilai keagamaan. Penyajian data dilakukan dalam bentuk 

narasi tematik sehingga pola hubungan sosial dan makna simbolik tradisi dapat terlihat secara 

sistematis. Selanjutnya, penarikan kesimpulan dilakukan secara induktif dengan 

mempertimbangkan konsistensi temuan lapangan serta kerangka teori yang digunakan. 

Untuk menjaga keabsahan data, penelitian ini menerapkan teknik triangulasi sumber, triangulasi 

metode, serta member check kepada informan. Selain itu, peneliti juga memperhatikan aspek 

etika penelitian dengan meminta persetujuan informan, menjaga kerahasiaan data pribadi, serta 

menghormati nilai budaya setempat selama proses penelitian berlangsung.(Tobin & Begley, 

2004) 

Melalui metode tersebut, penelitian ini diharapkan mampu menghasilkan pemahaman yang 

komprehensif mengenai bentuk, makna, serta dinamika negosiasi antara budaya lokal dan nilai 

keislaman dalam tradisi Siside Puasa, sekaligus memberikan kontribusi akademik bagi kajian 

antropologi agama dan studi Islam lokal di Indonesia.Tulislah metode penelitian anda seperti 

desain penelitian, populasi dan sampel, teknik pengumpulan data serta teknik analisis data. 

4. Pembahasan 

Dinamika interaksi antara budaya lokal dan nilai keislaman dalam tradisi Siside Puasa di Desa 

Tolofuo, Halmahera Barat merepresentasikan suatu proses dialektika sosial-keagamaan yang 

berlangsung secara historis, kultural, dan simbolik. Tradisi ini tidak hanya dipahami sebagai 

praktik seremonial menjelang ibadah puasa, tetapi juga sebagai medium reproduksi makna 

kolektif yang menghubungkan identitas budaya masyarakat dengan kesadaran religius Islam. 

Dalam konteks masyarakat di Halmahera Barat, keberlanjutan tradisi lokal menunjukkan bahwa 

agama dan budaya berada dalam hubungan yang bersifat komplementer, bukan antagonistik. 

Secara antropologis, tradisi Siside Puasa memperlihatkan pola akulturasi religius-kultural, yakni 

pertemuan antara nilai normatif Islam dengan praktik budaya yang diwariskan secara turun-

temurun. Unsur-unsur ritual seperti doa bersama, penyediaan makanan, keterlibatan tokoh adat, 

serta momentum waktu pelaksanaan menjelang Ramadan menunjukkan adanya proses 

reinterpretasi simbolik terhadap praktik budaya lama agar selaras dengan ajaran Islam. 

Transformasi makna ini menegaskan bahwa internalisasi nilai keislaman tidak selalu berlangsung 

melalui perubahan struktural yang radikal, melainkan melalui adaptasi bertahap yang menjaga 

kontinuitas identitas sosial masyarakat di Desa Tolofuo. 

Dari perspektif sosiologi agama, keberadaan tradisi Siside Puasa juga mencerminkan fungsi 

integratif ritual keagamaan dalam memperkuat solidaritas sosial. Pelaksanaan tradisi yang 

melibatkan partisipasi kolektif masyarakat berperan sebagai sarana mempererat hubungan 

kekerabatan, membangun kohesi sosial, serta meneguhkan nilai kebersamaan menjelang 



 

            IQRA: Jurnal Pendidikan, Sains, dan Humaniora, Vol 4 No 2 (2025) 

 

 7 eISSN: 2828-0555 

   
 

 

memasuki bulan suci (Berkah et al., 2022). Dalam masyarakat pedesaan, ritual semacam ini 

memiliki makna strategis karena menjadi ruang pertemuan antara dimensi spiritual dan struktur 

sosial komunitas. Dengan demikian, Siside Puasa tidak hanya berfungsi sebagai ekspresi religius, 

tetapi juga sebagai mekanisme pemeliharaan keteraturan sosial. 

Namun demikian, dinamika interaksi antara budaya lokal dan nilai keislaman tidak terlepas dari 

proses negosiasi makna. Di satu sisi, sebagian kalangan berupaya mempertahankan tradisi 

sebagai warisan leluhur yang memiliki nilai historis dan identitas komunal. Di sisi lain, terdapat 

kecenderungan purifikasi ajaran agama yang menilai praktik budaya tertentu perlu disesuaikan 

dengan pemahaman syariat yang lebih normatif. Ketegangan ini bukanlah bentuk konflik 

terbuka, melainkan proses dialog sosial yang mendorong terjadinya reinterpretasi tradisi agar 

tetap relevan dengan perkembangan pemahaman keagamaan masyarakat. Proses negosiasi 

tersebut justru memperlihatkan vitalitas budaya lokal dalam merespons perubahan tanpa 

kehilangan akar identitasnya. 

Dalam kerangka yang lebih luas, fenomena Siside Puasa di Halmahera Barat merefleksikan 

karakteristik Islam lokal di Indonesia yang bersifat adaptif, inklusif, dan kontekstual. Sejarah 

perkembangan Islam di Indonesia menunjukkan bahwa penyebaran agama ini sering kali 

berlangsung melalui pendekatan kultural yang menghargai tradisi masyarakat setempat. Oleh 

karena itu, keberadaan ritual lokal yang bernuansa Islam tidak dapat serta-merta dipahami 

sebagai penyimpangan, melainkan sebagai bentuk lokalisasi nilai religius dalam konteks sosial 

tertentu. Perspektif ini penting untuk menghindari penilaian normatif yang reduksionis terhadap 

praktik budaya masyarakat. 

Lebih jauh, tradisi Siside Puasa juga memiliki dimensi pendidikan kultural-religius. Melalui 

keterlibatan generasi muda dalam pelaksanaan ritual, nilai-nilai seperti kebersamaan, 

penghormatan kepada leluhur, kepedulian sosial, serta kesiapan spiritual menghadapi Ramadan 

ditransmisikan secara informal. Proses transmisi ini memperlihatkan bahwa budaya lokal 

berfungsi sebagai media pendidikan sosial yang efektif dalam menanamkan etika keislaman yang 

kontekstual dan mudah dipahami oleh masyarakat. 

Dengan demikian, pembahasan ini menegaskan bahwa dinamika interaksi budaya lokal dan nilai 

keislaman dalam tradisi Siside Puasa merupakan proses yang kompleks dan berlapis, melibatkan 

akulturasi simbolik, fungsi integratif sosial, negosiasi normatif, serta transmisi nilai 

antargenerasi. Tradisi ini tidak hanya mencerminkan keberlanjutan budaya, tetapi juga 

menunjukkan kemampuan masyarakat lokal dalam mengharmoniskan ajaran Islam dengan 

identitas kulturalnya. Oleh sebab itu, kajian terhadap Siside Puasa memiliki signifikansi 

akademik dalam memperkaya studi antropologi agama dan Islam lokal, sekaligus memberikan 

pemahaman yang lebih inklusif mengenai hubungan antara agama dan budaya dalam masyarakat 

Indonesia. 

5. Kesimpulan 

Tradisi Siside Puasa di Desa Tolofuo, Halmahera Barat, merepresentasikan bentuk interaksi 

yang dinamis antara budaya lokal dan nilai-nilai keislaman yang berkembang secara historis 

dalam kehidupan masyarakat. Tradisi ini tidak sekadar dipahami sebagai praktik kultural yang 

diwariskan secara turun-temurun, tetapi juga sebagai ekspresi keberagamaan yang kontekstual, di 



 

            IQRA: Jurnal Pendidikan, Sains, dan Humaniora, Vol 4 No 2 (2025) 

 

 8 eISSN: 2828-0555 

   
 

 

mana nilai-nilai spiritual Islam seperti penyucian diri, solidaritas sosial, dan penguatan ukhuwah 

terintegrasi dengan simbol, ritus, dan struktur sosial budaya setempat. Integrasi tersebut 

menunjukkan bahwa hubungan antara agama dan budaya bersifat dialogis serta adaptif, bukan 

relasi yang saling menegasikan. 

Hasil penelitian menegaskan bahwa keberlangsungan Siside Puasa dipengaruhi oleh kemampuan 

masyarakat dalam melakukan negosiasi makna di tengah perubahan sosial, termasuk arus 

modernitas, pendidikan keagamaan formal, dan wacana purifikasi ajaran. Meskipun muncul 

perbedaan pandangan internal mengenai legitimasi tradisi, fungsi sosial dan spiritualnya tetap 

relevan sebagai medium kohesi komunitas, penguatan identitas kolektif, serta sarana internalisasi 

nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, tradisi ini berperan penting 

dalam menjaga kesinambungan antara warisan budaya lokal dan praksis keberagamaan 

masyarakat Muslim. 

Secara konseptual, temuan ini memperkaya khazanah studi Islam lokal dengan menunjukkan 

bahwa keberagaman ekspresi keberislaman merupakan bagian inheren dari perkembangan Islam 

di Indonesia. Tradisi lokal yang selaras dengan prinsip etis dan spiritual Islam tidak hanya layak 

dipertahankan, tetapi juga dapat menjadi basis penguatan moderasi beragama serta pelestarian 

kearifan budaya. Oleh karena itu, pemahaman yang inklusif terhadap relasi budaya dan agama 

menjadi penting dalam merespons perubahan sosial tanpa kehilangan akar identitas religius 

maupun kultural masyarakat. 

Pada akhirnya, kajian ini membuka ruang bagi penelitian lanjutan yang lebih komprehensif, baik 

melalui pendekatan komparatif antarwilayah maupun analisis transformasi tradisi dalam konteks 

globalisasi. Upaya tersebut diperlukan agar warisan budaya-religius seperti Siside Puasa tidak 

hanya terdokumentasi secara akademik, tetapi juga tetap hidup sebagai praktik sosial yang 

bermakna bagi generasi mendatang. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Daftar Pustaka 



 

            IQRA: Jurnal Pendidikan, Sains, dan Humaniora, Vol 4 No 2 (2025) 

 

 9 eISSN: 2828-0555 

   
 

 

Berkah, H., Brata, Y. R., & Budiman, A. (2022). NILAI-NILAI KEARIFAN LOKAL TRADISI 

MERLAWU BAGI MASYARAKAT DESA KERTABUMI KABUPATEN CIAMIS. J-

KIP (Jurnal Keguruan Dan Ilmu Pendidikan), 3(1), 123. https://doi.org/10.25157/j-

kip.v3i1.6014 

Carter, M. J., & Fuller, C. (2016). Symbols, meaning, and action: The past, present, and future of 

symbolic interactionism. Current Sociology, 64(6), 931–961. 

https://doi.org/10.1177/0011392116638396 

Dendi, D. (2023). Religious Integrity and Local Culture (Descriptive Study on Cicarucub 

Indigenous Peoples of Lebak Banten). Riwayat: Educational Journal of History and 

Humanities, 6(2), 519–526. https://doi.org/10.24815/jr.v6i2.29844 

Fikri, Rahmawati, & Zulfah. (2018). Idealism and Realism of Islamic Law in Pangngaderreng 

Culture of The Modern Bugis Bone. IOP Conference Series: Earth and Environmental 

Science, 175, 012137. https://doi.org/10.1088/1755-1315/175/1/012137 

Istiqomah, I., & Soehadha, M. (2023). Menjelajahi Keragaman Budaya Islam: Sebuah Studi 

Literature Review. Madania: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman, 13(1), 110. 

https://doi.org/10.24014/jiik.v13i1.23109 

Kurdi, A. J. (2019). DAKWAH BERBASIS KEBUDAYAAN SEBAGAI UPAYA 

MEMBANGUN MASYARAKAT MADANI DALAM SURAT AL-NAHL: 125. Jurnal 

Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur’an Dan Hadis, 19(1), 21–42. 

https://doi.org/10.14421/qh.2018.1901-02 

Mahusfah, I. T., Najib, M. A., & Sutriani, S. (2020). Identifikasi Wujud Akulturasi Budaya 

Terhadap Arsitektur Masjid Al-Hilal Tua Katangka. TIMPALAJA : Architecture Student 

Journals, 1(1), 19–26. https://doi.org/10.24252/timpalaja.v1i1a3 

MOHAJAN, H. K. (2018). QUALITATIVE RESEARCH METHODOLOGY IN SOCIAL 

SCIENCES AND RELATED SUBJECTS. Journal of Economic Development, 

Environment and People, 7(1), 23. https://doi.org/10.26458/jedep.v7i1.571 

Muzayanah, F. (2021). Fragmen Diskursus Islam Nusantara. The International Journal of 

Pegon : Islam Nusantara Civilization, 6(02), 93–110. https://doi.org/10.51925/inc.v6i02.49 

Purwoyuliyanto, H. (2025). Islam dan Kearifan Lokal: Kajian Literatur tentang Relasi Budaya 

dan Agama di Indonesia. TSAQOFAH, 5(5), 4489–4509. 

https://doi.org/10.58578/tsaqofah.v5i5.6838 

Supriadin, I., & Pababari, M. (2024). Dialektika dan Proses Inkulturasi Agama dan Budaya 

Lokal di Indonesia. Al-Qalam: Jurnal Kajian Islam Dan Pendidikan, 16(2), 226–235. 

https://doi.org/10.47435/al-qalam.v16i2.3330 

Tobin, G. A., & Begley, C. M. (2004). Methodological rigour within a qualitative framework. 

Journal of Advanced Nursing, 48(4), 388–396. https://doi.org/10.1111/j.1365-

2648.2004.03207.x 

 


