2 JRRA: Jurnal Pendidikan, Sains, dan Humaniora, Vol 4 No 2 (2025)

s
GOK
L"\,:f\/-—

DINAMIKA INTERAKSI BUDAYA LOKAL DAN NILAI KEISLAMAN DALAM
TRADISI SISIDE PUASA DI DESA TOLOFUO, HALMAHERA BARAT

Suhardi Muhammad, Astriyani A Papuangan
InstitutAgama Islam As-Siddiq Kie Raha Maluku Utara
Email: suhardimuhammad82@gmail.com, astriyanipapuangan@gmail.com

Abstrak

Penelitian ini bertujuan menganalisis dinamika interaksi antara budaya lokal dan nilai-nilai
keislaman dalam tradisi Siside Puasa di Desa Tolofuo, Halmahera Barat. Kajian menggunakan
pendekatan kualitatif deskriptif-analitis melalui teknik observasi partisipatif, wawancara
mendalam, dan dokumentasi terhadap tokoh agama, tokoh adat, serta masyarakat setempat. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa Siside Puasa merupakan praktik budaya-religius yang
merepresentasikan proses integrasi simbolik antara kearifan lokal dan prinsip spiritual Islam,
sebagai medium kohesi sosial dan pembentuk identitas kolektif masyarakat. Di tengah arus
modernitas, pendidikan keagamaan formal, dan wacana purifikasi ajaran, keberlangsungan
tradisi dipertahankan melalui negosiasi makna yang adaptif tanpa meninggalkan nilai normatif
Islam. Temuan ini menegaskan bahwa hubungan antara agama dan budaya bersifat dialogis serta
kontekstual, sekaligus memperkaya khazanah studi Islam lokal di Indonesia. Oleh karena itu,
pelestarian tradisi yang selaras dengan nilai etis-keislaman memiliki signifikansi dalam
penguatan moderasi beragama dan keberlanjutan kearifan budaya masyarakat Muslim lokal.

Kata Kunci: budaya lokal, tradisi Ramadan, Siside Puasa..

1. Latar Belakang

Interaksi antara budaya lokal dan nilai-nilai keagamaan merupakan fenomena sosial yang
senantiasa hadir dalam kehidupan masyarakat yang memiliki keragaman sejarah, tradisi, dan
sistem kepercayaan. Dalam konteks masyarakat Muslim di wilayah kepulauan Indonesia, proses
perjumpaan antara ajaran Islam yang bersifat normatif dengan praktik budaya lokal sering kali
melahirkan bentuk-bentuk tradisi yang khas, adaptif, dan sarat makna simbolik.(Purwoyuliyanto,
2025) Tradisi tersebut tidak hanya mencerminkan keberlanjutan warisan leluhur, tetapi juga
menunjukkan dinamika penafsiran masyarakat terhadap nilai-nilai keislaman dalam kehidupan
sehari-hari. Oleh karena itu, kajian mengenai hubungan timbal balik antara budaya lokal dan
nilai keagamaan menjadi penting untuk memahami proses sosial, kultural, dan religius yang
berlangsung dalam suatu komunitas.(Dendi, 2023)

Salah satu bentuk ekspresi budaya religius masyarakat dapat ditemukan dalam tradisi Siside
Puasa yang dilaksanakan olen masyarakat di Desa Tolofuo, Halmahera Barat. Tradisi ini
merupakan praktik sosial-keagamaan yang berkaitan dengan momentum ibadah puasa, sekaligus

eISSN: 2828-0555



2 JRRA: Jurnal Pendidikan, Sains, dan Humaniora, Vol 4 No 2 (2025)

s
GOK
L"\,:f\/-—

memuat unsur-unsur budaya lokal yang diwariskan secara turun-temurun. Keberadaan tradisi
Siside Puasa menunjukkan bahwa praktik keberagamaan masyarakat tidak berlangsung secara
homogen, melainkan dipengaruhi oleh konteks sejarah, struktur sosial, serta sistem nilai lokal
yang hidup di tengah masyarakat. Dalam hal ini, Islam tidak hadir sebagai entitas yang
meniadakan budaya, tetapi berinteraksi, bernegosiasi, dan beradaptasi dengan tradisi yang telah
ada sebelumnya.

Namun demikian, dinamika interaksi antara budaya lokal dan nilai keislaman tidak selalu
berlangsung tanpa ketegangan. Di satu sisi, terdapat upaya sebagian kelompok masyarakat untuk
mempertahankan tradisi sebagai identitas kultural yang memiliki nilai historis dan sosial
(Istigomah & Soehadha, 2023). Di sisi lain, muncul pula pandangan normatif-keagamaan yang
menilai bahwa praktik tertentu perlu disesuaikan dengan ajaran Islam yang dianggap lebih
murni. Ketegangan ini berpotensi melahirkan proses dialektika sosial berupa penerimaan,
penolakan, maupun transformasi terhadap bentuk-bentuk tradisi yang ada. Dengan demikian,
tradisi Siside Puasa dapat dipahami sebagai ruang pertemuan antara kontinuitas budaya dan
otoritas keagamaan yang terus mengalami perubahan.

Selain itu, perubahan sosial yang dipicu oleh modernisasi, mobilitas penduduk, perkembangan
pendidikan, serta arus informasi global turut memengaruhi cara masyarakat memaknai tradisi
dan agama. Generasi muda, misalnya, mungkin memiliki perspektif yang berbeda dibandingkan
generasi sebelumnya dalam melihat relevansi tradisi Siside Puasa. Perbedaan cara pandang
tersebut dapat berdampak pada keberlangsungan tradisi, baik dalam bentuk pelestarian,
modifikasi, maupun bahkan pengabaian. Oleh karena itu, penting untuk menelaah bagaimana
masyarakat menegosiasikan identitas kultural dan religius mereka di tengah perubahan sosial
yang terus berlangsung.

Kajian akademik mengenai dinamika interaksi budaya lokal dan nilai keislaman dalam tradisi
Siside Puasa menjadi relevan karena beberapa alasan. Pertama, penelitian ini dapat memberikan
kontribusi teoretis dalam pengembangan studi antropologi agama dan sosiologi budaya,
khususnya terkait proses akulturasi, sinkretisme, dan negosiasi makna dalam masyarakat Muslim
lokal. Kedua, penelitian ini memiliki nilai praktis dalam upaya pelestarian budaya yang selaras
dengan prinsip-prinsip keagamaan, sehingga tradisi tidak dipandang sebagai sesuatu yang
bertentangan dengan agama, melainkan sebagai bagian dari ekspresi religius yang kontekstual.
Ketiga, penelitian ini dapat memperkaya khazanah pengetahuan mengenai keragaman praktik
Islam di Indonesia, yang selama ini dikenal memiliki karakter moderat dan adaptif terhadap
budaya lokal.

Berdasarkan uraian tersebut, dapat dipahami bahwa tradisi Siside Puasa bukan sekadar praktik
seremonial, tetapi merupakan representasi dari proses sosial yang kompleks antara budaya lokal
dan nilai-nilai keislaman. Dinamika yang terjadi di dalamnya mencerminkan bagaimana
masyarakat membangun harmoni antara warisan tradisi dan tuntutan religiusitas dalam
kehidupan kolektif mereka. Oleh karena itu, diperlukan penelitian yang mendalam untuk

eISSN: 2828-0555



2 JRRA: Jurnal Pendidikan, Sains, dan Humaniora, Vol 4 No 2 (2025)

s
GOK
L"\,:f\/-—

mengkaji bentuk interaksi, pola negosiasi makna, serta faktor-faktor yang memengaruhi
keberlangsungan tradisi tersebut di Desa Tolofuo, Halmahera Barat.

Penelitian ini diharapkan mampu memberikan pemahaman komprehensif mengenai bagaimana
masyarakat memaknai tradisi Siside Puasa dalam kerangka hubungan antara budaya dan agama,
sekaligus menjelaskan perubahan-perubahan yang terjadi di tengah dinamika sosial kontemporer.
Dengan demikian, hasil penelitian ini tidak hanya berkontribusi pada pengembangan ilmu
pengetahuan, tetapi juga memiliki relevansi sosial-budaya dalam menjaga keseimbangan antara
pelestarian tradisi lokal dan penguatan nilai-nilai keislaman dalam kehidupan masyarakat.

2. Kajian Teoretis
1. Konsep Dasar Interaksi Budaya Lokal dan Nilai Keislaman

Dalam perspektif ilmu sosial dan keislaman, agama tidak hadir dalam ruang hampa, melainkan
selalu berinteraksi dengan konteks sosial-budaya masyarakat tempat ia berkembang. Islam
sebagai sistem nilai normatif sekaligus realitas sosial mengalami proses dialektika dengan tradisi
lokal melalui berbagai mekanisme seperti akulturasi, asimilasi, integrasi, hingga konflik. Proses
tersebut menunjukkan bahwa hubungan antara Islam dan budaya lokal bersifat dinamis serta
kontekstual, bergantung pada struktur sosial, sejarah, dan pola komunikasi masyarakat setempat
(Supriadin & Pababari, 2024).

Di Indonesia, perjumpaan Islam dengan budaya lokal berlangsung secara gradual dan adaptif.
Islam tidak datang sebagai kekuatan hegemonik yang meniadakan tradisi, melainkan berintegrasi
secara harmonis melalui dialog kreatif dengan praktik sosial yang telah ada. Integrasi tersebut
melibatkan peran perdagangan, seni, ritual, serta struktur kekuasaan lokal sehingga
menghasilkan identitas Islam yang moderat dan toleran.

Proses integrasi ini memperlihatkan bahwa agama dan budaya bukan dua entitas yang saling
menegasikan, tetapi saling memengaruhi secara timbal balik. Nilai-nilai Islam dapat meresapi
tradisi lokal tanpa menghapus karakter budaya, sementara budaya lokal mengalami transformasi
makna agar selaras dengan prinsip tauhid dan etika Islam. Dengan demikian, kajian tentang
tradisi Siside Puasa perlu ditempatkan dalam kerangka interaksi dialektis agama dan budaya,
bukan dalam oposisi biner antara “Islam murni” dan “adat”.

2. Teori Akulturasi Budaya dalam Studi Islam Nusantara

Akulturasi merupakan konsep kunci dalam memahami hubungan antara Islam dan budaya lokal.
Secara umum, akulturasi dipahami sebagai proses pertemuan dua kebudayaan yang
menghasilkan bentuk baru tanpa menghilangkan unsur pokok masing-masing (Mahusfah et al.,
2020). Dalam konteks Indonesia, akulturasi Islam melahirkan ekspresi budaya yang khas dalam
seni, bahasa, arsitektur, maupun ritual keagamaan.

(Kurdi, 2019) Pendekatan inklusif ini memungkinkan terbentuknya tradisi-tradisi Islam lokal
yang tetap mempertahankan identitas budaya setempat. Dalam banyak komunitas Nusantara,
akulturasi menghasilkan sinkretisme simbolik yakni perubahan makna ritual lama menjadi
bernuansa religius Islam. Misalnya, tradisi yang awalnya animistik dapat ditafsirkan ulang
sebagai bentuk sedekah, doa, atau ungkapan syukur kepada Tuhan. Transformasi makna tersebut

eISSN: 2828-0555



2 JRRA: Jurnal Pendidikan, Sains, dan Humaniora, Vol 4 No 2 (2025)

s
GOK
L"\,:f\/-—

menunjukkan bahwa perubahan budaya tidak selalu bersifat destruktif, melainkan dapat menjadi
media internalisasi nilai keislaman. Oleh karena itu, tradisi Siside Puasa dapat dianalisis sebagai
bentuk akulturasi di mana praktik budaya lokal mengalami reinterpretasi religius dalam kerangka
spiritualitas Islam.

3. Perspektif Interaksionisme Simbolik dalam Ritual Keagamaan

Selain teori akulturasi, interaksionisme simbolik penting untuk menjelaskan bagaimana
masyarakat memberi makna pada praktik tradisi. Pendekatan ini menekankan bahwa realitas
sosial dibentuk melalui kesepakatan makna simbolik yang diproduksi dalam interaksi sehari-
hari.(Carter & Fuller, 2016)

Dalam konteks hubungan Islam dan budaya lokal, simbol-simbol ritual seperti doa, makanan,
waktu pelaksanaan, atau peran tokoh adat menjadi medium komunikasi nilai religius. Makna
tersebut tidak bersifat statis, melainkan dinegosiasikan secara terus-menerus oleh komunitas.
Penelitian tentang masyarakat Sasak di Bayan menunjukkan bahwa akulturasi Islam dan budaya
lokal dipahami melalui simbol yang disepakati bersama serta dipraktikkan dalam kehidupan
sosial. Dengan kerangka ini, tradisi Siside Puasa dapat dipahami sebagai arena produksi makna
kolektif yang menghubungkan identitas budaya dengan spiritualitas Islam.

4. Relasi Islam dan Adat dalam Struktur Sosial Lokal

Dalam banyak masyarakat Indonesia, hubungan antara adat dan Islam bersifat komplementer.
Pada masyarakat Bugis misalnya, adat (adeq) dan syariat (saraq) ditempatkan dalam satu sistem
norma sosial (panggaderreng), menunjukkan integrasi antara hukum budaya dan hukum agama.
(Fikri et al., 2018)

Fenomena serupa juga tampak di wilayah Maluku, di mana Islam berkembang berdampingan
dengan nilai budaya lokal dan membentuk sistem kehidupan sosial yang khas. Interaksi tersebut
menunjukkan bahwa identitas keislaman masyarakat kepulauan tidak dapat dipisahkan dari
konteks budaya regionalnya. Kerangka ini relevan untuk memahami masyarakat Halmahera
Barat, di mana tradisi lokal kemungkinan tidak diposisikan sebagai lawan agama, melainkan
sebagai bagian dari ekspresi religius komunitas.

5. Dinamika Negosiasi Makna antara Tradisi dan Ortodoksi

Meskipun integrasi budaya dan Islam sering menghasilkan harmoni, proses tersebut juga
mengandung potensi ketegangan terutama ketika terjadi perbedaan tafsir mengenai kemurnian
ajaran agama. Interaksi Islam dan budaya dapat melahirkan berbagai kemungkinan: akulturasi,
asimilasi, konflik, atau integrasi, tergantung pada cara masyarakat menafsirkan praktik ritual.

Dalam konteks ini, tradisi keagamaan lokal sering menjadi ruang negosiasi antara: Otoritas
religius normatif (ulama, teks agama) dan Otoritas budaya komunal (tokoh adat, tradisi turun-
temurun) Negosiasi tersebut menentukan apakah suatu tradisi dipertahankan, dimodifikasi, atau
ditinggalkan.

6. Islamisasi Kultural dan Pembentukan Identitas Religius Lokal

eISSN: 2828-0555



2 JRRA: Jurnal Pendidikan, Sains, dan Humaniora, Vol 4 No 2 (2025)

s
GOK
L"\,:f\/-—

Islamisasi di Nusantara tidak hanya bersifat teologis, tetapi juga kultural. Proses ini
menghasilkan bentuk keberagamaan yang plural, inklusif, dan kontekstual. Islam berkembang
dengan mengakomodasi tradisi lokal sehingga membentuk identitas religius yang khas di setiap
daerah.(Muzayanah, 2021) Di Jawa, misalnya, pertemuan Islam dan budaya melahirkan sistem
kepercayaan sinkretik seperti Kejawen, yang menunjukkan koeksistensi ajaran agama dan ritual
tradisional. Fenomena ini menegaskan bahwa lokalisasi Islam merupakan proses historis yang
wajar, bukan penyimpangan, selama nilai dasar tauhid tetap terjaga.

7. Relevansi Teoretis bagi Studi Tradisi Siside Puasa

Berdasarkan kerangka teori di atas, kajian tentang Siside Puasa dapat diposisikan dalam
beberapa perspektif:

a. Akulturasi religius-kultural
Tradisi dipahami sebagai hasil integrasi nilai Islam dan budaya lokal.
b. Interaksionisme simbolik
Ritual menjadi media produksi makna spiritual kolektif.
c. Relasi adat-syariat
Tradisi merupakan bagian dari sistem norma sosial masyarakat.
d. Negosiasi ortodoksi
Praktik budaya mengalami reinterpretasi agar selaras dengan ajaran Islam.

Pendekatan multidisipliner ini memungkinkan analisis yang lebih komprehensif terhadap
dinamika tradisi Siside Puasa di Desa Tolofuo.

3. Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian etnografi-deskriptif,
yang bertujuan untuk memahami secara mendalam dinamika interaksi antara budaya lokal dan
nilai keislaman dalam tradisi Siside Puasa di Desa Tolofuo, Halmahera Barat. Pendekatan
kualitatif dipilih karena mampu menggali makna, simbol, serta praktik sosial-keagamaan yang
hidup dalam kesadaran kolektif masyarakat secara kontekstual dan holistik. Sementara itu, corak
etnografis digunakan untuk menelusuri praktik budaya sebagai bagian dari pengalaman
keseharian masyarakat yang diwariskan secara turun-temurun.(MOHAJAN, 2018)

Lokasi penelitian ditetapkan secara purposif di Desa Tolofuo dengan pertimbangan bahwa
wilayah tersebut merupakan ruang sosial tempat tradisi Siside Puasa masih dipraktikkan secara
aktif. Subjek penelitian meliputi tokoh adat, tokoh agama, pemerintah desa, serta masyarakat
yang terlibat langsung dalam pelaksanaan tradisi. Penentuan informan dilakukan melalui teknik
purposive sampling yang kemudian dikembangkan dengan snowball sampling guna memperoleh
data yang lebih luas dan mendalam.(MOHAJAN, 2018)

Pengumpulan data dilakukan melalui tiga teknik utama, yaitu observasi partisipatif, wawancara
mendalam, dan dokumentasi. Observasi partisipatif memungkinkan peneliti mengamati secara

eISSN: 2828-0555



: " ".- JARA: Jurnal Pendidikan, Sains, dan Humaniora, Vol 4 No 2 (2025)

langsung proses pelaksanaan tradisi, interaksi sosial antarwarga, serta simbol-simbol religius
yang muncul dalam ritual. Wawancara mendalam digunakan untuk menggali pandangan,
pengalaman, dan penafsiran informan terhadap makna tradisi serta hubungannya dengan nilai-
nilai keislaman. Adapun dokumentasi meliputi pengumpulan foto, catatan sejarah lokal, arsip
desa, serta sumber tertulis lain yang relevan dengan fokus penelitian.

Analisis data dilakukan secara interaktif melalui tahapan reduksi data, penyajian data, dan
penarikan kesimpulan. Reduksi data dilakukan dengan menyeleksi informasi penting yang
berkaitan dengan interaksi budaya dan nilai keagamaan. Penyajian data dilakukan dalam bentuk
narasi tematik sehingga pola hubungan sosial dan makna simbolik tradisi dapat terlihat secara
sistematis.  Selanjutnya, penarikan kesimpulan dilakukan secara induktif dengan
mempertimbangkan konsistensi temuan lapangan serta kerangka teori yang digunakan.

Untuk menjaga keabsahan data, penelitian ini menerapkan teknik triangulasi sumber, triangulasi
metode, serta member check kepada informan. Selain itu, peneliti juga memperhatikan aspek
etika penelitian dengan meminta persetujuan informan, menjaga kerahasiaan data pribadi, serta
menghormati nilai budaya setempat selama proses penelitian berlangsung.(Tobin & Begley,
2004)

Melalui metode tersebut, penelitian ini diharapkan mampu menghasilkan pemahaman yang
komprehensif mengenai bentuk, makna, serta dinamika negosiasi antara budaya lokal dan nilai
keislaman dalam tradisi Siside Puasa, sekaligus memberikan kontribusi akademik bagi kajian
antropologi agama dan studi Islam lokal di Indonesia.Tulislah metode penelitian anda seperti
desain penelitian, populasi dan sampel, teknik pengumpulan data serta teknik analisis data.

4. Pembahasan

Dinamika interaksi antara budaya lokal dan nilai keislaman dalam tradisi Siside Puasa di Desa
Tolofuo, Halmahera Barat merepresentasikan suatu proses dialektika sosial-keagamaan yang
berlangsung secara historis, kultural, dan simbolik. Tradisi ini tidak hanya dipahami sebagai
praktik seremonial menjelang ibadah puasa, tetapi juga sebagai medium reproduksi makna
kolektif yang menghubungkan identitas budaya masyarakat dengan kesadaran religius Islam.
Dalam konteks masyarakat di Halmahera Barat, keberlanjutan tradisi lokal menunjukkan bahwa
agama dan budaya berada dalam hubungan yang bersifat komplementer, bukan antagonistik.

Secara antropologis, tradisi Siside Puasa memperlihatkan pola akulturasi religius-kultural, yakni
pertemuan antara nilai normatif Islam dengan praktik budaya yang diwariskan secara turun-
temurun. Unsur-unsur ritual seperti doa bersama, penyediaan makanan, keterlibatan tokoh adat,
serta momentum waktu pelaksanaan menjelang Ramadan menunjukkan adanya proses
reinterpretasi simbolik terhadap praktik budaya lama agar selaras dengan ajaran Islam.
Transformasi makna ini menegaskan bahwa internalisasi nilai keislaman tidak selalu berlangsung
melalui perubahan struktural yang radikal, melainkan melalui adaptasi bertahap yang menjaga
kontinuitas identitas sosial masyarakat di Desa Tolofuo.

Dari perspektif sosiologi agama, keberadaan tradisi Siside Puasa juga mencerminkan fungsi
integratif ritual keagamaan dalam memperkuat solidaritas sosial. Pelaksanaan tradisi yang
melibatkan partisipasi kolektif masyarakat berperan sebagai sarana mempererat hubungan
kekerabatan, membangun kohesi sosial, serta meneguhkan nilai kebersamaan menjelang

eISSN: 2828-0555



: " ".- JARA: Jurnal Pendidikan, Sains, dan Humaniora, Vol 4 No 2 (2025)

memasuki bulan suci (Berkah et al., 2022). Dalam masyarakat pedesaan, ritual semacam ini
memiliki makna strategis karena menjadi ruang pertemuan antara dimensi spiritual dan struktur
sosial komunitas. Dengan demikian, Siside Puasa tidak hanya berfungsi sebagai ekspresi religius,
tetapi juga sebagai mekanisme pemeliharaan keteraturan sosial.

Namun demikian, dinamika interaksi antara budaya lokal dan nilai keislaman tidak terlepas dari
proses negosiasi makna. Di satu sisi, sebagian kalangan berupaya mempertahankan tradisi
sebagai warisan leluhur yang memiliki nilai historis dan identitas komunal. Di sisi lain, terdapat
kecenderungan purifikasi ajaran agama yang menilai praktik budaya tertentu perlu disesuaikan
dengan pemahaman syariat yang lebih normatif. Ketegangan ini bukanlah bentuk konflik
terbuka, melainkan proses dialog sosial yang mendorong terjadinya reinterpretasi tradisi agar
tetap relevan dengan perkembangan pemahaman keagamaan masyarakat. Proses negosiasi
tersebut justru memperlihatkan vitalitas budaya lokal dalam merespons perubahan tanpa
kehilangan akar identitasnya.

Dalam kerangka yang lebih luas, fenomena Siside Puasa di Halmahera Barat merefleksikan
karakteristik Islam lokal di Indonesia yang bersifat adaptif, inklusif, dan kontekstual. Sejarah
perkembangan Islam di Indonesia menunjukkan bahwa penyebaran agama ini sering kali
berlangsung melalui pendekatan kultural yang menghargai tradisi masyarakat setempat. Oleh
karena itu, keberadaan ritual lokal yang bernuansa Islam tidak dapat serta-merta dipahami
sebagai penyimpangan, melainkan sebagai bentuk lokalisasi nilai religius dalam konteks sosial
tertentu. Perspektif ini penting untuk menghindari penilaian normatif yang reduksionis terhadap
praktik budaya masyarakat.

Lebih jauh, tradisi Siside Puasa juga memiliki dimensi pendidikan kultural-religius. Melalui
keterlibatan generasi muda dalam pelaksanaan ritual, nilai-nilai seperti kebersamaan,
penghormatan kepada leluhur, kepedulian sosial, serta kesiapan spiritual menghadapi Ramadan
ditransmisikan secara informal. Proses transmisi ini memperlihatkan bahwa budaya lokal
berfungsi sebagai media pendidikan sosial yang efektif dalam menanamkan etika keislaman yang
kontekstual dan mudah dipahami oleh masyarakat.

Dengan demikian, pembahasan ini menegaskan bahwa dinamika interaksi budaya lokal dan nilai
keislaman dalam tradisi Siside Puasa merupakan proses yang kompleks dan berlapis, melibatkan
akulturasi simbolik, fungsi integratif sosial, negosiasi normatif, serta transmisi nilai
antargenerasi. Tradisi ini tidak hanya mencerminkan keberlanjutan budaya, tetapi juga
menunjukkan kemampuan masyarakat lokal dalam mengharmoniskan ajaran Islam dengan
identitas kulturalnya. Oleh sebab itu, kajian terhadap Siside Puasa memiliki signifikansi
akademik dalam memperkaya studi antropologi agama dan Islam lokal, sekaligus memberikan
pemahaman yang lebih inklusif mengenai hubungan antara agama dan budaya dalam masyarakat
Indonesia.

5. Kesimpulan

Tradisi Siside Puasa di Desa Tolofuo, Halmahera Barat, merepresentasikan bentuk interaksi
yang dinamis antara budaya lokal dan nilai-nilai keislaman yang berkembang secara historis
dalam kehidupan masyarakat. Tradisi ini tidak sekadar dipahami sebagai praktik kultural yang
diwariskan secara turun-temurun, tetapi juga sebagai ekspresi keberagamaan yang kontekstual, di

eISSN: 2828-0555



‘JQ?oqi Jurnal Pendidikan, Sains, dan Humaniora, Vol 4 No 2 (2025)

mana nilai-nilai spiritual Islam seperti penyucian diri, solidaritas sosial, dan penguatan ukhuwah
terintegrasi dengan simbol, ritus, dan struktur sosial budaya setempat. Integrasi tersebut
menunjukkan bahwa hubungan antara agama dan budaya bersifat dialogis serta adaptif, bukan
relasi yang saling menegasikan.

Hasil penelitian menegaskan bahwa keberlangsungan Siside Puasa dipengaruhi oleh kemampuan
masyarakat dalam melakukan negosiasi makna di tengah perubahan sosial, termasuk arus
modernitas, pendidikan keagamaan formal, dan wacana purifikasi ajaran. Meskipun muncul
perbedaan pandangan internal mengenai legitimasi tradisi, fungsi sosial dan spiritualnya tetap
relevan sebagai medium kohesi komunitas, penguatan identitas kolektif, serta sarana internalisasi
nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, tradisi ini berperan penting
dalam menjaga kesinambungan antara warisan budaya lokal dan praksis keberagamaan
masyarakat Muslim.

Secara konseptual, temuan ini memperkaya khazanah studi Islam lokal dengan menunjukkan
bahwa keberagaman ekspresi keberislaman merupakan bagian inheren dari perkembangan Islam
di Indonesia. Tradisi lokal yang selaras dengan prinsip etis dan spiritual Islam tidak hanya layak
dipertahankan, tetapi juga dapat menjadi basis penguatan moderasi beragama serta pelestarian
kearifan budaya. Oleh karena itu, pemahaman yang inklusif terhadap relasi budaya dan agama
menjadi penting dalam merespons perubahan sosial tanpa kehilangan akar identitas religius
maupun kultural masyarakat.

Pada akhirnya, kajian ini membuka ruang bagi penelitian lanjutan yang lebih komprehensif, baik
melalui pendekatan komparatif antarwilayah maupun analisis transformasi tradisi dalam konteks
globalisasi. Upaya tersebut diperlukan agar warisan budaya-religius seperti Siside Puasa tidak
hanya terdokumentasi secara akademik, tetapi juga tetap hidup sebagai praktik sosial yang
bermakna bagi generasi mendatang.

Daftar Pustaka

eISSN: 2828-0555



2 JRRA: Jurnal Pendidikan, Sains, dan Humaniora, Vol 4 No 2 (2025)

s
GOK
L"\,:f\/-—

Berkah, H., Brata, Y. R., & Budiman, A. (2022). NILAI-NILAI KEARIFAN LOKAL TRADISI
MERLAWU BAGI MASYARAKAT DESA KERTABUMI KABUPATEN CIAMIS. J-
KIP (Jurnal Keguruan Dan llmu Pendidikan), 3(1), 123. https://doi.org/10.25157/j-
Kip.v3il1.6014

Carter, M. J., & Fuller, C. (2016). Symbols, meaning, and action: The past, present, and future of
symbolic interactionism. Current Sociology, 64(6), 931-961.
https://doi.org/10.1177/0011392116638396

Dendi, D. (2023). Religious Integrity and Local Culture (Descriptive Study on Cicarucub
Indigenous Peoples of Lebak Banten). Riwayat: Educational Journal of History and
Humanities, 6(2), 519-526. https://doi.org/10.24815/jr.v6i2.29844

Fikri, Rahmawati, & Zulfah. (2018). Idealism and Realism of Islamic Law in Pangngaderreng
Culture of The Modern Bugis Bone. IOP Conference Series: Earth and Environmental
Science, 175, 012137. https://doi.org/10.1088/1755-1315/175/1/012137

Istigomah, I., & Soehadha, M. (2023). Menjelajahi Keragaman Budaya Islam: Sebuah Studi
Literature Review. Madania: Jurnal lImu-llmu Keislaman, 13(1), 110.
https://doi.org/10.24014/jiik.v13i1.23109

Kurdi, A. J. (2019). DAKWAH BERBASIS KEBUDAY AAN SEBAGAI UPAYA
MEMBANGUN MASYARAKAT MADANI DALAM SURAT AL-NAHL.: 125. Jurnal
Studi Hlmu-llmu Al-Qur’an Dan Hadis, 19(1), 21-42.
https://doi.org/10.14421/gh.2018.1901-02

Mahusfah, I. T., Najib, M. A., & Sutriani, S. (2020). Identifikasi Wujud Akulturasi Budaya
Terhadap Arsitektur Masjid Al-Hilal Tua Katangka. TIMPALAJA : Architecture Student
Journals, 1(1), 19-26. https://doi.org/10.24252/timpalaja.vlila3

MOHAJAN, H. K. (2018). QUALITATIVE RESEARCH METHODOLOGY IN SOCIAL
SCIENCES AND RELATED SUBJECTS. Journal of Economic Development,
Environment and People, 7(1), 23. https://doi.org/10.26458/jedep.v7il.571

Muzayanah, F. (2021). Fragmen Diskursus Islam Nusantara. The International Journal of
Pegon : Islam Nusantara Civilization, 6(02), 93-110. https://doi.org/10.51925/inc.v6i02.49

Purwoyuliyanto, H. (2025). Islam dan Kearifan Lokal: Kajian Literatur tentang Relasi Budaya
dan Agama di Indonesia. TSAQOFAH, 5(5), 4489-4509.
https://doi.org/10.58578/tsaqofah.v5i5.6838

Supriadin, 1., & Pababari, M. (2024). Dialektika dan Proses Inkulturasi Agama dan Budaya
Lokal di Indonesia. Al-Qalam: Jurnal Kajian Islam Dan Pendidikan, 16(2), 226-235.
https://doi.org/10.47435/al-galam.v16i2.3330

Tobin, G. A., & Begley, C. M. (2004). Methodological rigour within a qualitative framework.
Journal of Advanced Nursing, 48(4), 388-396. https://doi.org/10.1111/j.1365-
2648.2004.03207.x

eISSN: 2828-0555



